PARSECUNUA

# autil Tu

电工

# AMOREDEI;

Ubi agitur

D E

# Conjugio Primogeniti seu Adami,

ETTMINI DE

Anima, Mente Intellectuali, Statu Integritatis, & Imagine Dei.

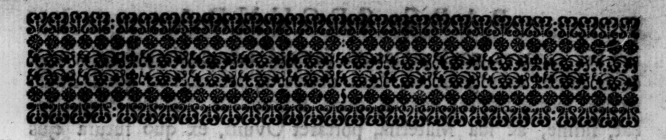
AB

EMAN, SWEDENBORG.

Apud Joh. Novese, & Richand Manne.

M DCC XLV

THE STREET NEWS where the property is a second to the contract of the contract We diverge a melancia mangan basisa sa mangili di te programs between the extension of the control of th intermediate the Landon Court of the Up 144 appeared the Special Control of the Company of the Control of th The contest of the co Carried the second of the second seco But the state of t Manager of the comment of the contract of the DESCRIPTION OF THE PROPERTY OF ANTER A PROPERTY OF THE SECOND STATE OF THE SECOND The second of the Co. A state of the second March Million Land THE COURT OF THE CONTRACT OF THE SECOND SECO the state of the s The state of the s It is not to the little the wall carried at manual man hard COLUMN TO SERVICE DESCRIPTION OF THE SERVICE OF THE



# PARS SECUNDA,

DE

# CONJUGIO PRIMOGENITI.

UCUS erat, aliquot stadiis, a Paradisiaco Primogeniti, distans, limitaneis circumseptus sluentis, & ab his derivatis mæandris in formas insulares sectus: totus quoque Pomarium, in cujus medio etiam spectatissima Arbor, quæ proceritate & de-

core, Arborem Vitæ, seu Maternam alterius Luci, æmulabatur: nihil erat amænitatis & pulchritudinis in uno Nemoreto, quod non in altero effigiatum exstaret, adeo, ut si ambo isti Luci solo continentes fuissent, dicerentur consortes, aut quasi conjuges. Primogenitus quondam viarum errore circumactus, ad crepusculare diei tempus, huc appulit, & cum propter supervenientis noctis umbram relegere vestigia nequiret, in medium hunc hortulum se intulit. & fub ramoso tegmine memoratæ Pomi, aucupandi somni pernoctandique gratia, super torum, & straturam a lectis floribus paulo elevatam, decubuit; cumque inopinus sopor externos ejus artus, & mox interiores fibras, arcte componeret, tunc ei in somno apparuit venustissima facie & corpore Nympha, cujus speciei, ex quodam sympathico fomite, ita inarlit, ut subito mollis slamma omnes ejus resolutas medullas accenderet; quam Nympham cum ulnis comprehendere tentaret, illa, quasi candidæ nubi similis, ausugiens, tactum eius & conatum illudere visa est; ille inde vehementius irritatus, fugientem retinere conans, thoracis sui artus ita lacessebat, ut ei videretur una ejus Costarum exsiluisse, tantum enim ejus Mens intendebat nervos, & Cor exagitabat sanguinem in pectore; at post luctæ spatium, sibi comprehensa videbatur, cui tunc frequentia dabat oscula, quæ ingeminans multa parte labiorum orisque imbuebat; A miles an and occurs to

sub his, cum ex novà emicante slammà adhue illa pulchrior viscesses, sub essergesactus, cum dolore appercipiebat, quod modo species somni suisset; nescius, quod Pomus illa, sub qua requiescebat, simile, ac sua Materna, portaret Ovum, ex quo sutura ejus Conjux nasceretur; quodque Illa esset, quam in somno repræsentatam tanto amore ambiret; & Ramus ad pectus in gremio ejus recumbens, quem ulnis amplecteretur; ac ipsissimum Ovum, quod osculis & labiis comprimeret, & sic Animam, ex sua, vitalem ei insuderit.

88. His valde emotus, cum delitias suæ quietis, per relapsum in novum soporem, retentare, irrità semper opera, vellet, sub primo Auroræ Ortu, se a toro isto levabat, & priores passus remensus ad suumet delitium hortulanum, seu genitalem sucum, absque viæ errore, pervenit; in Mentem ejus usque subiit, quod eò Divinitus appulsus fuerit, & aliquid ei videre oblatum, cujus eventum postea cogno-

sceret.

89. Interea in hoc Ovulo ita imprægnato incepit Anima, a Primogenito, in ardore somni, infusa, contexere suas formas, a primis Cælestibus ad ultimas Naturales, & sic a Principiis se Corpore, sed ex molliori stamine, induere; & post formationis suæ spatia, aut primævæ vitæ curriculos, natalem maturare ortum, & in vernalem auram, ex vi sibimet acquisità, eniti: Foetus etiam exclusus postmodum similia inibat & subibat fata, ac quæ Noster Primogenitus, cujus vitam, sed in se distinctam, ferebat, & continuabat; similiter etiam, sub parentelà & curà Cælestium, infantiam suam, usque ad primum ætatis florem, exegit; quarum sub auspicio, indies, sicut Intelligentià, etiam Venustate oris & corporis, usque in pulchritudinum & simul amænitatum Generis humani exemplar, crescebat: ex facie ejus non solum elucescebat Integritas, sed eriam ipsissima Innocentia, adeo ut illa, sicut quædam Cælestis Gratia, sub formå humana, apparuerit; nam ipsum Spirituale se in ejus Corpoream formam descripsit; Animus scilicet cum suis affectionibus, & status mutationibus, sicut vulgo, in ipsum textum fibrarum muscularium, qui tenerrimus erat, & ad fignificandas cujusvis motus ideas pronissimus; Desideria vero Mentis in formas adhuc perfectiores ac interiores earundem fibrarum; quæ se insuper, secundum quamlibet utationem, per candoris & purpuræ variegationes, ficuti per coloes, picta repræsentabant; ipsi denique Amores per radios similes cujusdam vitalis flammæ, in has formas, ab ipsis oculis, tanquam a

#### De CONJUGIO PRIMOGENITI.

fuis centris & focis, erumpentis: sic ut ex ipsissima facie, sicut ex scriptà quadam tabella, sensus omnium ejus idearum cogitationum-que, uno intuitu, pulchre comprehendi & alterius oculis legi, potu-isse. In tam integro Animæ statu, non potuit non imago omnium facultatum interiorum, in ambitum Corporis, & cumprimis in Vultum, qui eriam essigies animi dicitur, exsiluisse; nam nihil erat interjectum, quod exscriptionis hujus notulam inverteret ac turbaret; Animus enim prorsus sub imperio Mentis, in quo ipse Amor Cæli regnabat, obsequiosus jacuit. Hac ratione, hoc Primogenitum Par, cum conjugam acturum esset vitam, mutuos sermones, absque interprete Lingua, & auxiliatrice Aure, diu consociare potuisset.

90. Hæc formolissima Puella, cum in primo ætatis suæ risu & ludo esset, & nihil non oblectabile mentem ejus prone in lætitias raperet, forte, dum ambularet, ad aquam cujusdam fontis, instar puri chrystalli, usque ad fundum, qui opacus erat, pellucidam, divertit; in quam cum oculos fuos dejiceret, stupefacta, quod imaginem sub aquæ superficie fluitantem, & jam, sicut ipsa se admovebat, emergentem, prorfus ut vivam, conspicaretur; mox vero, cum animadverteret, quod eadem forma, ficut ipfa, fimiles agitaret motiunculas, dumque propius intueratur, quod fuumet eburnei candoris pectus cum mammillis, fuasque ulnas & palmas, agnosceret, a stupore, in seipsam, sicut ab umbra in lucem, redit, restexam sui imaginem esse appercipiens. Cum vero ex novitatis rei voluptate se aliquantum hâc sui ipsius effigie oblectavisset, alius obvenit, qui jam versatiliores ejus ideas defigeret, stupor, scilicet, quod in vultu recognosceret, quicquid Mente sua volutabat, ipsum etiam suum stuporem, & errantes circum eum ideas, agnoscebat, mirata quod sicomnia Mentis sua adyta prorsus aperta & reserata starent; quum hanc nebulam, quam stupor induxit, non ita, sicut priorem, discutere potuifiet, citato gradu ad suas Cælestes se recepit, rogans, si eis placeret, vellent exponere, unde veniret, quod in vultu fuo repræsentarentur omnes eius mentis affectiunculæ, & ipsæ idearum series inde excitata, nam se conspexisse in fonticulo, ajebat, quod facies fua indicaret & revelarer, quicquid intus volveret; & quod hae ratione nihil usquam celare potnisset; ad hæc, Una Cælestium, quæ chorum ducebat, fi nosses, mea filiola, dicebat, quomodo potentia & facultates interiores & exteriores fibi mutuo fuccedunt, & dum eum otdinem, in se mutuo agunt, desineres hac mi ut hac scias, paucis aperiam. Suprema tua ac intima

est ipsa Anima, quæ omnis est in omnibus tui Corporis, nam ab ea omnes fibræ suum ortum, & principium suæ determinationis, ducunt. Altera Potentia vel Facultas, dicitur Mens Intellectualis, ab Anima, ut a fua Parente, omnium primo excitata & genita, quapropter eam fuum Amorem ac Unigenitum appellat: Tertia est Mens inferior, quæ etiam Animus dicitur: Ex his tribus Principiis, Fibræ totius Corporis, cum incluso spiritu, procedunt, & a fibris concinnantur Vafa, quæ fanguinem ferunt; ex his Vafis, & eorum diramificatis liciis, jam omnes telæ organicæ, quæcunque in ambitu Corporis conspicuæ sunt, & quascunque ambitus includit, & dicuntur Senforia, Musculi, Viscera, aut Membra, formatæ & contextæ funt; talis est compositio omnium in genere. Sed jam retro feramus gradum, exponendo, quomodo unum agit & influit in alterum: Anima in suis supremis induta est Forma, quæ Supra-Cælestis vocatur, & vitam fuam Supremo nostro Numini acceptam fert: Mens vero Intellectualis dicta, suam tormam ab Anima ejusque vitæ radiis, simplicissimarum fibrarum æmulis, adepta est, hæc Forma dicitur Cælestis, & vitam suam, simul ac a Supremo, etiam ab Ejus Amote seu Unigenito, haurit; nam Formæistæ seu substantiæ sunt modo potentiæ seu organicarum primæ, quæ a radiis Illorum vitæ, fuam vitam agunt. Mens vero inferior, feu Animus, fuam iterum Formam, quæ dicitur Infra-Cælestis, seu Suprema naturalis, a prioribus nacta, suam vitam a Fonte quodam spirituali, qui sactus est copula Cæli & Mundi, educit. Ab his tribus distinctis formis, ut a suis principiis, profluunt jam omnes formæ Corporeæ seu Materiales, quæ pure naturalibus correspondent, ac quæ inferiores sphæras, seu ipsum Corpus, constituunt; proinde etiam earum formarum operationes, mutationes status, & agendi rationes. Sed quoad ipsam Correspondentiam per influxum operationis unius formæ in alteram, primo sciendum est, quod Forma parens, seu superior, formam proxime inferiorem, ut suam prolem, proinde ut suam imaginem, respiciat, solà intercedente differentià simplicitatis & perfectionis; inde inter Formas talis viget harmonia, mediantibus viribus activis & vivis, ut unius Mutatio status, quæ sit per Variationem formæ, fimilem alterius correspondenter excitet; perpetua enim Concordantia, per medias vires activas, inter fimiles, regnat; cumprimis quando omnia fuo ordine rite fluunt, seu quando Forma suprema, quæ omnium persectissima est, agit in proxime inferiorem, & hæc similiter in sequentem, & sic successive; tunc omnes iftæ

#### De CONJUGIO PRIMOGENITI.

ista Mutationes status, qua in binis Supremis excitantur, per correspondentes similes, in ultimis, suo modo, se evidenter sistunt & prasentant: Hac jam causa est, quod Anima, & Mens tua, se in gestus, loquelam, & in cateras activitates externas, imprimis vero in vultum, transcribant; & quod ne minima quidem particula totius corporis, non similem earum affectioni mutationem subeat; nam illa, sicut in supremis, etiam in omnium intimis, regnant. Quod hoc tam perspicue e tua facie eluceat, etiam indicium est tua Integritatis ac Innocentia. Hac omnia Intelligentia Calestis per vivas reprasentationes tam manifeste contemplanda exhibuit, ut quasi picta imagines, in sensum hujus Puella, qua sicut erat venustate,

etiam ingenio, dotatissima, caderent.

91. Cum Adolescentula his aurem mentemque attentissimam adjiceret, & sparsos verborum sensus in unum, secundum eminentem naturali non absimilem copulationis modum, collectos, in sua luce, sicut ipsa solebat dicere, perspiceret, circa finem, quod repræsentatio affectionum Mentis in vultu, esset indicium Integritatis & Innocentiæ, aliquantum pensitando hæsit, nesciens adhuc, quid esset non integrum; quare submissa prece rogabat, ut non desisterent, sibi, instruendo, favere, & in suam lucem etiam immittere, quid esset, & unde, Status Integritatis: hâc interrogatiuncula non parum gavisa Diva Cælestis, ex nuper relatis, inquit, in lucem tuam intravisse scio, quod tres Facultates in nobis sibi mutuo succedant, ac in se mutuo agant, scilicet Anima, Mens intellectualis cum sua voluntate, & Animus seu Mens inferior: & quod similiter tres Fontes Vitæ sint, a quibus Facultates istæ, seu Potentiæ, in suam vitam excitantur, quorum unus similiter agit & influit in alterum, & sic conjunctim in naturam tui Munduli Corporei, usque ad ejus extrema: Talis est Ordo, quem Supremus noster ab æterno prospexit, & sic a prima creatione instituit; & talem in Te, mea Filia! signavit & constabilivit. Nos Cælestes Integritatem ex ipso Ordine a supremis ad infima, aut si mavis, quod exinde sequitur, ab intimis ad extima, sic a simplicissimis ad ultimò composita, judicamus; Visus enim noster non hæret in superficie, sed penetrat in medullas, ac intuetur principiorum principia, & ab iis continenter sequitur filum ad ultima textus, inde bonitatem & integritatem concludimus: quicquid enim in extremis perfectum est, id nusquam ducitur, nisi ab eo principio, ubi ipsa est Persectio, nec nisi quam per eum ordinem, quem Supremus a Seipso deduxit, & in suum Cælum & Mundum, eique confimiliter

fimiliter in tuum Microcofinum, introduxit. Evolvamus itaque ipsum hunc Ordinem, a primis ad ultima, & retro. Supremus notter ut a fuo Sanctiffimo Adyto & intimo Calo, proinde a fuo Throno; Universum nutu & ex arbitrio, sicut in primis, etiam in ultimis naturis, regeret, & sic Regnum conderet Cæleste, ab æterno, seu ante Mundi creationem, Primogenitum omnium Viventium, Unicum fuum Amorem, genuit, per quem Spiritualia & Corporea, seu Cælestia & Naturalia, id est, Viventia & vitæ expertia, secum copularet & uniret; nam absque Amore nihil concorditer in unum conspirat, aut continenter uno spiritu vivit & agitur, & sic ad unum finem contendit, sed dissidet & dilabitur: Is itaque natus est Unio & Mediatio inter Superiora & Inferiora, seu immediate inter Supremum, suum Parentem, & ipsum Cælum, id est, Cæli Indigenas; quare Ille folus est, per quem omnis Ordo instituitur & absolvitur, seu per quem via a Supremo ad ultima naturæ, & retro, sic prorfum & rurfum, ducitur; at Ille, quia etiam est Anima totius Cæli, Essentia Divina, & Vita pure spiritualis, non immediate in naturam vitæ expertem, absque vinculo iterum spirituali, seu vita mediatrice, in quam natura cæli & natura mundi copulatæ essent, descendere potuit; nam quæ communio vitæ & naturæ, nisi iterum per talem mediationem. Sed spiritualis inferior hæc vita, ex proprii amoris & ambitus æstro, disrupit copulam; quare jam non vitam Cæli sed naturæ vivit; & non amorem fed odium, proinde non unionem fed discidium, spirat; usque tamen per eum Amor noster intrabit naturam Mundi seu nostri Corporis, & per Divinam suam potentiam, ne omnia labent, difruptos nexus contexet, & Mundum ad Cælum, ficut ad fuam continentem, revocabit; quod ut fiat, inimicus, fæderis violator, ab Amore nostro sub jugum mittendus est, ejus feroces impetus frangendi, damnosæ vires dissipandæ, vita ejus exitialis morti devovenda, & sic omnes ejus actus intra solam conatuum sphæram coercendi, & hâc ratione ad injuncta sibi officia vi adigendus. Hic jam est ipse Ordo, secundum quem a Supremo transitur in naturam: similis etiam Ordo nostræ vitæ sacultatibus seu potentiis inscriptus est: Anima nostra ab ipso Supremo regitur; Mens intellectualis cum sua voluntate a Supremi Amore; Animus vero ab infimo hoc mediatore: ut omnia fecundum hunc ordinem a Sapientissimo institutum suant, Amor Supremi, qui sicut in fuo Olympo, etiam in nostris Mentibus, residet, omnium finium per Scipfum aut per Animam influentium media disponer, ac vità

sui Amoris inspirabit & adimplebit, perque Animum, seu ejus mediatricem vitam, prius, ficut audivisti, subjugatam & perdomitam, influet in naturam nostri Corporis, scilicet in Fibras & earum Spiritum, & ab hoc in Sanguinem, in quorum utroque natura in confortium vitæ adscita est, proinde in universum nostrum Mundulum Animalem, tam extus quam intus; nihil enim Essentiale in toto Corpore & ejus Natura, quam Vas & Fibra cum suo Sanguine & Spiritu, datur, secundum horum varias determinationes exsurgunt omnes Organicæ Formæ, Fabricæ, aut Texturæ, ad unumquemvis vitæ usum & necessitatem instructæ; sic Vita Amoris Cæli in universum Corporis nostri systema a supremis ad ultima influit, & in ejus omnibus omnis vivit & regnat. Hic jam est Ordo, per quem exstitimus, & per quem subsistimus; & quamdiu per eum subsistimus, tamdiu perpetuo existimus, aut sicut natæ sumus perpetuo renascimur, aut sicut sactæ perpetuo resicimur, & sicut connexæ continemur; ipsa creatio in nobis continuatur, & dicitur perennis conservatio; seu integratio perennis redintegratio; & sic perpetuum agimus Ver, aut vivimus atatis florem; Divinum enim in nostro Naturali, & Cæleste in nostro Corporeo, regnat; nam qui hoc Regnum in nobis instituit ac instaurat, est ipsa Perfectio, quia est Supremus, ac est ipsa Unio & Harmonia, quia est Supremi Amor. Status itaque per hunc ordinem inductus, est, qui dicitur Status Integritatis, cum statu Infantiæ & Innocentiæ, proinde cum Statu Immortalitatis, conjunctus.

92. Sed hanc tanti momenti rem ex suis principiis, prorsus ad sensum, evolvamus; verum tunc ipsos emissiles radios trium principiorum comparemus cum purissimis sibris, tametsi non sibræ, nisi per analogiam aut eminentiam, dicendæ sint, sed intellectus gratia, cum aliæ non suppetant, a soro mutuemus, voces; nam sibra ipsius corporis, ex coagmentatis his principiorum ita dictis sibris, sicut ultima proles, enascitur; inde ex affinitatis natura, etiam venia datur, unum per nomen alterius significandi. Omnis, quæcunque in Universo Corpore, regnat Fibra, ortum suum ab Anima ducit, nam per sibram suam est illa, Anima sui Universi, & in ejus omnibus præsens, potens, consciens, providens, & vivens; quare ejus radius seu eminentissima sibra, est unicum substantiale in compositis, seu unicum simplex in aggregatis, id est, in fabricis, seu sormis organicis corporis: ejus forma in supremis, seu intime in ipsis sibrarum principiis, dicitur Supra-Cælestis; ejus determinatio seu sluxio secun-

dum

dum fibras, per intima corporis, ubivis etiam fimilem æmulatur formam; hæc tantæ puritatis & simplicitatis est, ut supremam Vitæ essentiam, sinu suo, ferat: nam supereminens hæc fibra in se spectata est modo recipiens, seu potens essentiam illam vivam recipiendi, quare etiam Anima, Potentia potentiarum, seu Forma formarum, dicitur. Ex simplicissimis his fibrarum æmulis radiis, gignitur alterum fibræ principium, per mirabilem & infinitæ cujusdam circumgyrationis modum, cujus forma in supremis seu ipsis fibrarum principiis dicitur Cælestis, quæ etiam est Forma Mentis nostræ intellectuals; per subtilissimum hujus fibræ porum, (nam in universo Corpore animato, a primis ad ultima, nihil non est permeabile & conspirabile) iterum quædam pure spititualis essentia, quæ est vita ipfius Cæli, aut Amoris Supremi, perfluit, similiter ac ipsa fibra, a priore seu supremà illà, nata. Ab his jam producitur tertium fibræ principium, cujus forma in supremis audit Infra-Cælestis, & cujus fibræ porus, seu meatulus, modo pervius est spirituali illi essentiæ mediatrici inter vitam cæli & naturam mundi: hæ funt iplissimæ essentiæ & reales substantiæ, nam quæ derivatæ sunt, & demum sub sensum cadunt, omne suum actuale & reale, ab iis, & eorum secum nexu, trahunt. Ex his tribus principiis ita consertis, jam producitur omnis fibra, quæ per nervos defluit in provincias corporis, ac candidum purioremque fanguinem, vulgo Spiritum Animalem, devehit: ex his ultimo concinnantur Vafa, Arteriæ & Venæ, dicta, quæ Sanguinem rubrum crassioremque circumvehunt, ex quibus, ut & ex dictis fibris, omnia Organa & Viscera Corporis confabricantur; & per vitam utriusque sanguinis a principiis istis influam, & tergeminatam ibi fibram, vivunt. Ex his jam ratio omnis compositionis, & ipse ordo successivus in principiis, atque simultaneus in fibris inde derivatis, tum etiam influxus secundum eum ordinem, constare potest.

dam in luce tuâ oberret, quam etiam dissipatam cupis, scilicet, quod nondum penitus introspicias, quales illæ Formæ sunt, quæ in se mutuo secundum ordinem istum agunt; ut etiam id expediam, a supremis iterum, seu a primo stamine, eundem reauspicari velim. Formæ istæ, quæ actuales substantiæ sunt, & per mutationes status, mirabiles suas sunctiones edunt, sibi mutuo subordinatæ, ita se habent. Omnium Prima Forma, Animæ nostræ propria, dicitur Supra-Cælestis: Altera vero, quæ est Mentis Intellectualis, audit Cælestis:

Calestis: Tertia, quæ est Mentis inferioris, seu Animi, vocatur Infra-Caleftis. His jam succedunt Formæ pure Naturales, quæ si ex fluxionis suæ natura denominandæ, earum Prima dicenda est Spiralis, conspicua in ipsis Fibris Corporeis: Altera Circularis vel Spharica, in Vasis Sanguineis. Tertia Angularis, proprie Terrestris & Materialis, pro corporatura fluidis, ipsique sanguini, ut & fibrarum spiritui, inserviens. At vero, qualis cujusvis Formæ Natura fit, discendum est, ab iis, quæ Intellectui per Sensuum adminicula patent, proinde ab ultimis, seu ab Angulari & Sphærica: Illa, seu Angularis, ex determinatione sibi mutuo opposità omnium Essentialium, id trahit, quod Materia gravis & iners fit, ad omnem motum per se inepta: Altera seu Sphærica priore perfectior est in eo, quod superficies ejus infinitum referat Angulum, nec nisi quam unicum respiciat punctum fixum ex opposito omnium punctorum superficiei, quod dicitur Centrum; idcirco ad motum, & variationes formæ, accommodata. Tertia seu Spiralis, a sua determinatione, adhuc superiorem trahit perfectionem, nam iterum induit quoddam perpetuum aut infinitum; radii enim ejus, quia sunt spiræ, se circulariter urgent non immediate ad Cenrrum quoddam fixum, sed ad superficiem cujusdam sphæræ, centri ejus locum tenentis; ita adhuc ad motum, & ad variationes formæ, priore accommodatior. Quarta, feu Infra-Cælestis, iterum superiorem ducit persectionem, ex novo quodam perpetuo seu infinito; nam helices ejus instar vorticis in tales fluunt gyros, ut per eos fignentur Circuli majores & minores, cum polis, ficut in magna Mundi Sphæra; & helicum ejus flexus & inflexus spiras prioris formæ, sicut perpetui sui Centri puncta, aspiciunt; inde ejus potentia se variandi, aut mutandi status, præ altera immensum crescit. Quinta seu Cælestis, super reliquas novam adhuc induit perpetuitatem aut infinitatem, nam hæc iterum ficut fuum relativum Centrum, Infra-Cælestem formam, & omnia ejus determinabilia puncta, intuetur; quare ejus fluxionis idea indesignabiles lineis & verbis existunt; ex ratione hujus infinitatis, ejus facultas mutandi status super priorem eminenter ascendit. In Sexta vero Formâ, seu Supra-Cælesti, nihil est nisi Perpetuum, Infinitum, Æternum, Incomprehensibile, Universi Ordo, Lex, Idea, & omnium essentiarum Essentia. Talis jam est in Maximo, & in nostro minimo Universo, ascensus & descensus Formarum seu Substantiarum; fimilis etiam est omnium Virlum & Potentiarum, que ab iis, quia Substantiæ, ut subjectis, profluunt. Omnis vero Persectio earum,

in possibilitate & virtute se variandi, seu mutandi status, consistit, que secundum earum elevationes, ita in se per infinitates multiplicatò crescit, ut omnes calculi series a Mentibus Humanis evolutas, & iis penitus adhuc implicatas, numero excedat; que infinitates denique omnes in Supremo Infinitum evadunt. Idez nostre, sunt mere progressiones per Variationes forme, & sic per actuales status mutationes.

94. Si perspiceres, mea Dilecta! quam distincte & disposite har Formæ locum suum sortitæ, ac inter se connexæ, sedent, & secundum nexum in se mutuo agunt, & influent, ex solo aspectu & infinitate tot mirabilium in unum conspirantium, sacro stupore & simul pio gaudio, in cultum & amorem tanti Opificis, ab intimis acta, procideres; paucis modo & simplici sensu aperiam, quomodo illæ in parvulo tui Mundi typo, seu Microcosmo, cohærent. Omnes enim istæ Formæ, in nulla non, etiam minima sub sensum cadente particula, coexistunt, & cooperantur, prorsus secundum Ordinem, quo se mutuo premunt, & consequentur; nihil enim aliqui textui & effectui simul inest, quod non successive illatum est; & nihil non ita inest, sicut ipse Ordo intulit; quare Ordo simultaneus a Successivo, o rtum suum, naturam, & persectionem, ducit, & ille ab hoc unice perspicuus & planus redditur: inde Nos Cælestes, Status Perfectionum, five Pulchritudines, five Bonitates, five Amanitates, fint, judicamus: Ut id adhuc luculentius sistam, tenendum est, quod Supremum in successivis intimum sortiatur locum in simultaneis; sic Superiora ordine Inferiora superinvolvunt, & confasciant, ut hæc fiant eodem ordine exteriora; hâc ratione se evolvunt prima, quæ etiam simplicia dicuntur, & se involvant posterioribus seu compositis; quare omnis Persectio extimi ab intimis per suam seriem effluit; inde tua Pulchritudo, mea Filia! cujus unica parens est ipse Ordo. Sed elabimur, ad recensitas Formas, quo ordine in Microcosmo tuo, se mutuo sequuntur, & porro uniunt, sermonem referamus.

vero

vero hunc tenuem ambitum amovebo, ut formas involutas fuo ordine expediam; detractis itaque zonis seu tuniculis; en jam fascicularem hujus Nervi compagem, infit, quem ex nervulis, & hos demum ex fibris sibi mutuo adpositis, coagmentatum vides; hæ fibræ a vinculis suis disjunctæ, in spirales volvuntur slexus, & permeabiles sunt cuidam lymphæ, quæ Spiritus Animalis dicitur, cui a principiis fuis infunditur Vita, quam in vicos & municipia totius Regni circumfert, ipsique Sanguini inspergit; sed ne plurium aspectus distinctas opacet ideas, unicam modo fibram latici suo perviam, a vicinarum nexu decerptam, simplicius lustremus, quam etiam arte mea amplificatam tibi sistam; quo sacto, tuere jam, dixit, quot canaliculus hic permeabilibus circuitur fibris, & quomodo hæ fibræ iterum & iterum a suis, in quas singulas sua Vita a principiis distincte influit; talis est compaginatio. Verum, ut nos ipsas formas, & unius nexum cum altera, & demum influxum in alteram, lustremus, hanc ita circumscriptam fibram, digito jam leniter pressam, & a sociis expeditam, persequamur usque ad sua principia, conspicua in ambitu seu corona hæmisphæriorum Cerebri, & simul in Axium ejus Medullis, vocanturque Glandulæ, a suo situ Corticales, & a colore Cineritiæ, funtque ovatæ figuræ Sphærulæ, in quarum finu reconditur non folum quicquid inest fibræ, sed etiam quicquid agitur & sentitur per fibram; quapropter ne radios nostri visus in plures dispergamus. unam modo sphærulam a societate exemtam, & eam ordine ab extimis ad intima reseratam, intueamur; abductis itaque piissimis Membranis, primum in confpectum prodiit novum quoddam sed in exiguâ facie Cerebrum, cum infinitis iterum sphærulis, in formam Infra-Cælestem, dispositis, quarum omnium erat ad Circulos majores minoresque, & horum ad Polos, fixus intuitus & respectus, prorsus sicut in magna mundi sphæra; visendum etiam præbuit, quomodo hæc a sphærulis descripta forma, per sui variationes & status mutationes, Ideas, Materiales, dictas, produceret; & quomodo unaquævis sphærula exilem fibram cum suo ductulo, emitteret, & tunicula obvolveret; & ei infunderetur Vita naturalis ab infimo fonte spirituali, qui illam sphæram cum suis geniis incolit, & ejus organica principia, excitat: tum etiam quomodo omnes hæ fibrulæ, hâc vitali essentia permeatæ, per similis sormæ circumgyratas helices, communem fibram, seu Corporis nerveam, consinuarent. His perlustratis, dein unam harum sphærularum reclusit & aperuit, ac intus in illâ iterum innumerabiles novos vorticulos, totidem Intelligentiarum & Sapien-B 2

Sapientiarum ornatissimas quasi ædiculas, in Formam Cælestem circumductas, in conspectum dedit, quæ per infinitos suos sinus & circulos, eorumque omnium decentissimum ordinem, quendam Olympum, seu Cælum nostri Amoris, in parvulà effigie referrent; monstrabat etiam, quomodo Olympiades, hujus Cæli indigenæ, per variationes istius formæ, seu mutationes status, Ideas nostræ Mentis intellectualis, conciperent & versarent; tum etiam, quomodo unaquævis purissimum fibræ æmulum stamen contexeret, & ejus porulo Vitam Cælestem, seu Amoris nostri, infunderet; & ex tot staminibus, quot erant vorticelli seu Intelligentiarum domunculæ, superficiem fibrulæ nuper memoratæ, quam vita naturalis permeat, concinnarent. Una iterum ex his vorticellis seu siderulis reclusa, apparuit omnium Formarum Suprema, Supra-Cælestis dicta, ex qua emicabant illi radii, seu per supereminentiam sibræ, quæ vita Supremi permicatæ in Olympum penetrabant: hoc jam est intimum Cælum, ait, seu Animæ nostræ adytum, ex quo omnia, quæ in Mundulo isto Corporeo vità vivunt, actu agunt, quæque sunt, & ita existunt, fuum Esse trahunt; nam ex infinitis infinitæ puritatis in formam Supra-Cælestem dispositis quasi punctis, eradiantur & emicant continuo infinitæ itidem puritatis lineæ, ex quibus omnium primæ permeabilitates supremâ animatæ vitâ, conficiuntur, quæ in Formam Cælestem transcriptæ æmulum illud stamineum, in altero Cælo, ab Heliconidum textrinis productum, concipiunt; ab his illud Principium fibræ, quod a Vita Cælesti seu Amoris, inspiratum est, paratur, & ad principium tertium fibræ efformandum educitur, ex quo ultimo principio, cui priora fimul infunt, Fibra Corporea in formam spiralem ducta, coagmentatur; & ex hac demum in formam sphæricam circumfluente, ultimus Canalis, seu Vas sanguineum, cui jam omnia in serie simultanea inexistunt, convolvitur. Talis est generatio Formarum Organicarum Corporis, ex quâ, ut in speculo, ipse Ordo a Supremo institutus, contemplandus sistitur. Hic Ordo ipsi Supremo nostro, Ejusque Vitæ Radiis, simul ex se, inest, & ab Eo Ipso producitur; nam sicut nuper memoriæ tuæ traditum est, Suprema Forma, in Seipfa, ordine fequentes, usque ad ultimam, respicit; quapropter ipse Ordo, qui inde prodit, & quasi evolvitur, est infinitæ perfectionis, quia est Ipsius Infiniti. Quod hæc ita se habeant, Tu, mea Filia! quæ in ipfum hunc Ordinem, & ejus vitæ Lucem, nata es, tametsi adhuc puella sis, clare tamen, sicut video, contemplaris; aliter, qui a fatuo naturæ lumine, sapiunt; iis nihil, præter extrem orum

morum sensuum dictamina, persuadet; & mirum, ipsos perspicuos actus & essectus, nisi eos etiam in substantia videant, e sua side rejiciunt; quapropter dum veritates ex hoc nexu & ordine, intuentur, sis in prima copula dissolut catena, & sic modo Terrenis, seu ex

forma ultima enatis materiis, defixo intuitu, inhærent.

96. Sed noli adhuc vultum abducere, intende iterum lumen tuum, & introspice Centrum commune hujus Sphærulæ, quæ in vertice fibræ posita, ejus principium & capitellum agit; in ejus Centro, ficut vides, est fonticulus, in quem omnes ista Vita, per suas venulas, eodem ordine, perenniter & decenter, influunt; hic vides ipfas scaturigines, quæ quia tenues, arripe istas limulis, seu solà oculi pupillà, ab illà nimiam & vagam per cilia discutiendo lucem; hic fonticulus dicitur Fons Vitæ, nam Lympha ejus inde Animalis, & Spiritus, dicta, ab his vitæ essentiis animata, sicut rivulus, in continentem fibram, usque ad fines suos, defluit. Sed quod adhuc mirabilius est, Vitales illæ Essentiæ, in unaquavis hujus lymphæ minima parte, ea prorsus societate juncta, consident, qua sibi mutuo succedunt, copulantibus demum simplicissimis, e mundo circumstuo, per immissaria advectis, elementis; hæc ego meis oculis pervideo, quare ex visu meo tibi relata fero; nihil enim nisi ex eodem ordine, sicut in maximis, etiam in minimis, perficitur; est modo determinatio, quæ quia formam, variat causam, & sic effectum, fini seu usui correspondenter. Hæc Spiritualis Lympha per canaliculum suum devecta, ipsi demum Sanguini ejusque globulis, infertur, ac inibi ultimum suum gyrum absolvit; sed ut ultima redeant ad prima, resolvitur hic fanguis, & per fonticulum illum vitæ relabitur in fibras, & fic perpetuum instaurat orbem; ex copulis ejus ita continuo rejectis, fames & sitis, seu refectionis per victum & chylum indigentia, nascitur.

97. His jam Formis in sua substantia, & successionis ordine, confipicatis, mutuum nunc earum in se insluxum, & ex eo, ipsissimum agendi ordinem, Mentis nostræ intuitioni subjiciamus: sed quia Ordo ille a celsissima Cæli arce, sulguris instar, ad imum naturæ permicat, &, sicut orbita, perniciter acta, radios ipsius visus secum ausert, & discrimina trahit in continuum, ut modo unum & perpetuum simulatum existat; ideo, Mens tua ita stet super suo cardine, ut in utramque naturam, seu cæli & mundi, ei simul pateat inspectus: his dictis, aperuit sores; dumque Adolescentula circumspiceret, ecce jam, dicebat, quomodo Formæ se mutuo excitant in actum, Prima suam alteram,

Altera

Altera Tertiam, & hæc Inferiores, usque ad ultimam; poene sicut Axis rotam, & hæc suas potentias, usque ad novissimas, quæ omnium exercitationes dant in essectum; & quidem tali unanimitate, ut ipsum successivum in conformissimum unum coeat; tametsi unaquævis per se agitabilis, propriis functionibus vacat: sed sicut Anima versat suos status, ita Mens superior, quia viva, ex seipsa suos, & ex hâc iterum inferior, & sic porro, cum perpetuâ condescendentia, ex ipsa conformitate, & simul ex ratione connexionis & insluxus, determinata; unaquævis enim in proxime superioris nata & sacta est obedientiam, sic omnes in nutum & obsequium Supremæ, quæ in omni-

bus agit omne & unicum.

98. Hic jam est Ordo, inquit, a Supremo instauratus, & ab Amore ejus in actum determinatus, cui nihil nifi quam Divinum, Perpetuum ac Infinitum, inest; nam qualis est in Ipso Supremo, & in Ejus Unigenito, talis est in suo orbe, qui æterno gyro a primis ad ultima, & ab ultimis ad prima, fluit refluitque; & quia Deus in illo ficut in Seipso est, hic Ordo ipsum refert Deum: Omnes illæ infinitates respectuum, qui se in Formis, sicut audivisti, concentrant, in hunc Ordinem explicatæ, ita ad unicum conspirant finem, sicut perpetui Circuli ad Centrorum suorum Centrum: quare in illo nihil datur, quod Numine non plenum est; & nihil non ab Illo, sicut a Sole coruscat, & cælestem induit vitam; ipsa etiam Natura inde splendescit, & quasi animata vivit; nam per illam itur ad ultima finium, & ab his respicitur primum. Cum Puella his diutius ex infinita delectatione intenderet vifum, fulguris instar sacram Mentis ejus perstrinxit lucem; & eo ipso instanti, in interius Cælum quasi illapía, omnia, quæ hactenus in typo, in ipía conspiciebat idea.

99. Cum nova hæc Cælicola, faustissimis lætitiis, suæ Mentis intima aliquamdiu paverit, subito quasi relapsa, ocellos digito, ut prior menti rediret acies, alacriter tersit, & sic iterum Cælestem suam intuita, perge, quæso! ajebat, & tuo tam scito eloquio me instrue, annon hic Ordo se in essigie perspicuum sistat, nam sicut ille a Centro in perpetuas labitur helices, & dessuendo panditur & crescit, seque ultimis naturæ formis involvit & evolvit, ita forsitan se tam luculente explicat, ut se totum patesaciat sensui: ad hæc Diva, hujus desiderii tacta amore, si libet, inquit, etiam his tuis votis savebitur; aspice Meam Faciem, aut in sontis tui aqua, aspice Tuam; & tua & mea illum ordinem portat in essigie; nam quicquid tuæ intus agitant Mentes, & quas, Desideria concipiunt pariuntque, seu Amores versant

## De CONJUGIO PRIMOGENITI.

versant, ideas, omnia sicut exscripta in tuo vultu legimus, Nos Cælestes id dilucide cernimus; sicuti jam, quomodo hic noster sermo tibi ridet & blanditur: nam Formæ istæ nuper in sibrarum principiis evolutæ, in unaquavis sibrula tui vultus, una intra alteram, tam venuste variant suos status, ut etiam Ordinis hujus ignaros ex seipsis instruant, quid illæ intus versant, & quomodo instruant in se mutuo; eas itaque suo ordine exfasciemus, ut signaturas mutationum status, luculentius comprehendas. Extima Forma, seu Communis tuæ Faciei, est quasi Tabella, cui argumenta reliquarum formarum inscripta sunt, & correspondet isti Formæ, quæ Sphærica dicta est: Altera vero seu Superior Naturalis, ex mirabili sibrarum motricium seu muscularium sluxionis orbe circum oris tui Labia, & utriusque Oculi Vela (a), Spiralis dicta, per variationem nexuum situumque, omnem lætitiæ tuæ in voluptatem explicatæ progressionem

(a) Ut eluceat, quomodo fibræ motrices, seu Musculi faciei, suos vultus effigiant, & omnes Animi sui affectiones signant, necessium est, ut non folum corum fitum & nexum, fed etiam omnium communem, & fingulorum particularem respectum, & secundum eum, directionem ad sua Centra, perrimemur: Quod fluxionis eorum Orbis circum Oris Labia, & utriusque Oculi Vela perficiatur, ex hâc eorum descriptiuncula constare potest. Si Musculos Faciei secundum suas directiones lustrare velimus, consideranda est Caro illa musculosa tanquam divisa in Tres Regiones; quarum Prima descendit ab ipso Frontispicio usque ad Cilia Palpebræ superioris, cujus Musculi sunt, Frontales, Corrugatores Superciliorum, Pyramidalis Nasi, Constrictores seu Orbiculares palpebrarum superiorum, & earundem Elevatores. Secunda incipit a Ciliis palpebræ inferioris, & definit in Orbicularem Labii fuperioris, cujus Musculi vocantur, Elevatores Labii superioris, vulgo Rifores, Inciforii, Canini, Zygomaticus, Myrtiformis, qui Naso adscribitur, tum etiam Buccinator, & porro Semiorbicularis Labri superioris. Tertia, a Semiorbiculari Labii inferioris initium capit, cui accedunt Triangularis & Quadratus: ut præteream Musculos minores a variis detectos, ac qui indies detegi queunt, quatenus unius hominis facies nufquam fimilibus litu, magnitudine, quantitate, directione, ac alterius, gaudet, ex ratione, quia tot Vultus funt, quot Animi, & Animi quot Capita, seu Homines. Quod tres Regiones fint, inde apparet, quod Musculi unius regionis separatim absque Musculis alterius in motum excitari, seu contrahi & expandi queant, ficut evidenter in speculo coram ipso visu, experiri, & sic cognoscere licet. Musculi Primz Regionis funt communes, minus communes, particulares, & particularissimi, ad usum prorsus dispositi, secundum regulas Doctrinæ Ordinis, Graduum, & Societatis: eorum enim communistimi funt

nem, in plano isto, conspicue delineat, & eam simul explicat in rifum. Tertia vero Forma, Suprema Naturalis seu infra-cælestis vocata, Animi ejusque geniorum propria, quæ immediate imperat Fibris, & per has mediate Vasis, se testatam facit & declarat per purpuram & candorem, ac inter utrumque medias tincturas, quibus ficut coloribus variatas illas telas pingit; fanguinem enim in candidiores textus, ipsi oblectationi convenienter, infert, & sic quoddam spirituale mixtum naturali, perspicuum sistit. Quarta vero Forma seu Cælestis, quæ est Mentis nostræ, ejusque Amorum, his colorificationibus flammæ cujusdam radios penitus subins nuat, picturamque, cælesti quodam & spirituali igne, elevat & accendit, usque ut lætum illud ex desiderii sactà copià, ita ad vivum, eluceat, ut unusquisque id absque doctrice scientia primo intuitu rapiat. His Suprema Forma, seu nostræ Animæ, Supra-Cælestem infundit lucem, id est, vitam; seu omnia Faciei tuæ punctula luce sua vivisicat, aut vità illuminat, dum Altera Spiritualem ei indit & fubdit calorem; & Tertia Naturam vitæ adjungit, & prorsus secundum slammæ istius evibrationem, faciem, sicut florem, rubellà & candore, venuste tingit: Quarta vero ipsas trahit & designat lineas; & Quinta omnes has conformitates, ficut in velo, exportat. Tuere jam ex hoc speculo, qualis ipse Ordo sit, & quomodo Spirituale ex Naturali, & Divinum ex Corporeo, proinde Ordo totus quantus, elucet; qui quia Supremum nostrum & Ejus Amorem refert, ideo Nos Cælestes, quæ sumus Ejus imagines, dum Nos Corpore amicimus, non aliam, quam Humanam, & tui similem, Faciem, possumus induere; ex ea enim agnoscimur, quâ sumus origine. Hæc omnia se accepta serunt Fibris; nam quicquid agitur in fibris, id manifeste imbuit vultum,

funt Frontales, minus communes funt Corrugatores superciliorum, hi a Musculo Nasi Pyramidali oriuntur: sic ut tres isti Musculi communissimo Frontali subordinati sint, cum quo etiam per sibras connexi communicant: Corrugatoribus superciliorum subjecti sunt Orbiculares seu Semiorbiculares palpebrarum superiorum; his autem subjecti aut subordinati sunt Elevatores palpebrarum superiorum; hi omnes Musculi ad externam opem ferendam Oculis, ac ita visui famulandum, principaliter dicati sunt, nam cuncti versus Palpebram superiorem determinantur. Quod Musculi mediæ Regionis conspirent, ad usum ferendum Palpebræ inferiori, & simul Labio superiori, quisque per solam experientiam in speculo, & sic ipso visu, per actum vivum, contemplari potest.

feque eo explicat ordine, quo fibrarum principiis, & denique ipsis fibris, inest; Vita scilicet Supremi ab intimis; Vita Cælestis seu Ejus Amoris, ab iis proxime; tum Vita medians seu Naturalis; denique ipsa Natura, quæ ordinem istum in se, proinde in estigie, portat: sic prorsus secundum sibræ nuper inspectæ confasciationis, & principiorum ejus involutionis, seriem. Inde etiam patescit, quomodo secundum eum Ordinem priora se involvunt posterioribus, & ab his se iterum evolvunt; & sic quomodo gyrum suum a primis ad ultima, & ab ultimis ad prima, instituunt; Prima enim Posterioribus, sicut Centra Peripheriis, aut intima nuclei putamini & testis, se involvunt; seque consimiliter, sed retro, sicut sascia, ab extimis ad intima, ut redeant, evolvunt: ita non aliter, Gyrus ab æterno provisus, & a prima Creatione instauratus, persicitur.

dicitur Pulchritudo & Formositas, cujus Persectio ex consensu omnium Essentialium, ab intimis ad extima, enascitur; scilicet ex correspondentia Vitæ cum suo Spirituali Calore aut igne, & inde oriundi sulgoris cum sua sandyce aut tinctura coloris, per quem, ipsum slammeum pelluceat,& demum hujus sloris cum designatione linearum per sibras secundum harmoniarum naturæ leges; quæ omnia se ultimo, in Plano decore sinuato, visenda præbebunt. Sed omnium horum consensio absque Spirituali unionis principio, seu Amore in ipsissimis Vitæ radiis, nusquam existit; ex eo solo, Pulchritudo suum harmonicum, suum sloridum, & suum germanum, ac Vita suam auroram & vernale ortivum, trahit; quapropter ipse Amor ex venustate elucens, ex abdita & naturæ insita virtute, mutuum amorem elicit, &

ficut index venam pulchritudinis revelat.

tota sorberet mente, intuitum paulo in se ipsam retulit, nam aliquas e novo subnatas volvere & plicare cæpit ideas; dumque aliquantisper tenuerit oris respiratum, ne is versationes ejus mentis per altiores recipocrationes interpellaret, iterum remissa quasi anima, Cælestem his verbis blande affata est; aperiam, quid ex edictis vestris e novo in mentem meam surrepsit, scilicet, quod Pulchritudo faciei ex ordine isto Supremi oriunda, sit modo Persectio Corporis; verum tanquam cominus perspicio, quod Persectio adhuc illustrior & præstantior ex eodem Ordine suat, nimirum Persectio ipsius Vitæ, quæ proprie aut præcipue Statum illius Integritatis, de quo me instruere benigne promissiti, involvit; precor itaque, ut gratiam hac etiam gratia cumules

cumules, ut me doceas, quid & qualis est Perfectio Vita. Ad hac Intelligentia Cælestis, percipio, inquit, quod ideæ nostræ, tuæ & meæ, ficut forores, confociæ, eòdem tendant; nam in id, quod quæris, fermo meus ex se jam labitur; una enim Persectio involvit alteram, nam altera & altera ex eodem Ordine nascitur: Persectio Corporis est perfectio Formæ in sua substantia, ex hac, ut a suo subjecto, pullulat Perfectio virium & vitæ; nihil enim existit prædicabile, quod non actualitatem suam desumit ab eo, quod subsistit, id est, a sua substantia; ex non aliquid, nusquam aliquid emanat; ipsæ vires & mutationes vitæ, quia ex substantia fluunt, efficientes evadunt: quare similis Ordo, qui tuis fibris, ut substantiis, etiam viribus & virium modis, inest: inde sequitur, quod Persectio vitæ, se in Perfectione Corporis, ut in sua effigie, spectandam præbeat: & quia Pertectio Corporis, cumprimis Venustas, sub sensum cadit, sed Perfectio vitæ, humanas acies, nisi e sublimi spectetur, sicut nebula fugit, ideo speculum hujus in illà, desiderio tuo savendi gratià, offerre volui.

102. Sed ne per ambages circumferantur idez, deinceps quafi sparfæ recolligendæ, aut in rerum summam postliminio introducendæ, velim in iplo hoc ingressu simpliciter, ut nude intellectui appareat, exponere, quid Perfectio vitæ sit. Unusquisque dum suam Vitam, Ordinem fux vitx vivit; nam ipsamet Vita, non est nisi Ordo, qui vivitur; verum inter infinitos, quos vivunt Mortales, non est nisi Unicus, qui ducit ad Vitam; cæteri in diversum abeunt, & ad contrarium vitæ se inflectunt; Unicus ille est, quem Sapientissimus, Qui Solus Est & Vivit, a Seipso, qualis est in Seipso, præstituit, & instituit: Ille tam universaliter, quam singularissime, in tuo & meo regnat vitæ mundulo, adeo ut ne minima quidem tuo Corpori particula inhæreat, cui non Ordo ille, a fuo primo ad ultimum, inscriptus sedeat; sicut nuper vidisti in fibrula, ejus principii capitulo, inque lymphæ individuis, quæ fibrulam percurrit, & in exteris, que aliquem ineunt & concinnant textum; inde etiam est in fingularium universis, nam maxima a suis minimis, sicut composita a suis partibus, trahunt suum Ordinem, proinde omnes sui Ordinis, & suæ Formæ, Leges: cum jam omnibus iis inest, quæ sub-Stantiæ vicem obeunt, etiam inest iis, quæ inde sicut actus, resultant; quapropter is Ordo in minimis tuis actiunculis, ficut in maximis, vitam suam agit, & regnat; nam effigiem sui per totidem quasi specula, a minimis ad maxima, continuat; ideo, qualis est Ordo,

Ordo, tale est omne id, quod actu vivitur, & vita agitur. Sed jam paucis expediam; Ordo iste talis est, ut Vita Supra-Cælestis influat in Cælestem, & hæc, per Vitam mediatricem, in Naturæ sphæram, usque ad ejus terminos, a quorum ultimo se iterum ad suum Primum, per exuitiones, sicut in suo delapsu per induitiones, revolvat. Vita Supracælestis est Ipsius Supremi; Vita Cælestis est Ejus Unigeniti seu Amoris; Vita mediatrix est illius, qui copula vitæ & naturæ sactus postea descivit; Natura vero est, quæ nullius vitæ est; In hoc unico & simplici Speculo, unicum illum & simplicem tuere Ordinem, & ad illum, sicut ad exemplar, refer, quotcunque circum-

fluitant, & Mortalium pectora versant, Ordines.

103. Ut Ordinem istum in Te, mea Filia! percipias, interest, ut docearis, quid unaquæuis Potentia, in tuæ vitæ mundulo, faciendum obit: Anima, quæ Supra-Cælestem degit Vitam, intuetur Fines: Mens vero rationalis, quæ vivit Cælestem, disponit media, ut fines vertantur in Ulus; Mens vero Naturalis seu Animus, quæ agit vitam animalem & mediatricem, usuum media mandat in Effectus, qui finibus ad amussim correspondeant: Ita omnium estectuum Animæ funt Fines, & omnium finium Corpora funt Effectus, quos mediant Usus: sic Divinum, a supremis, in delapsu, se continuo induit naturæ formis; fere ficut Centrum orbicularibus spiris, usque ad ultimum naturæ limitem; cui tunc omnia decentissime inscripta sedent. Talis jam est unaquævis tui Corporis Motiuncula, quæ Vitam fuam Animalem ab Effectibus, fuam Cælestem ab Usibus, & Supra-Cælestem a Finibus Usuum, trahit & nanciscitur; unde Motiuncula illa humano induitur cultu, & dicitur Actio; cujus minimis, ficut maximis, Mens tua penitus, & Anima intime, suo ordine inest, & ejus statum perficit & integrat.

primis vitæ ad ultima naturæ se involvit, ita ab ultimis naturæ ad prima vitæ, se continuo iterum revolvet: exuet nimirum Corporis sui & Naturæ sormas, ac in interiora sui relabens, reinduet Cælestes cum Supra-Cælesti, quibus solis hujus Ordinis Vita inest: Cælum enim in Naturam intrare potest, nusquam vero Natura in Cælum; nullus accessus est Morti ad Vitam, & Umbræ ad Lucem; quibus nist abstersis, copia fruendi Cælo nusquam conceditur. Quare in Corpore tuo, ultimi naturæ Essectus per sensuum fores intromissi, vitæ mediatrici, cui naturalis inest anima, sub specie idearum, dantur custodiendi; in his suis custodiis, sub intuitu Mentis intellectualis,

non

non sicut Essectus in ideas versi, sed sicut Usus, absque natural amictu, apparent; nam contra hunc Ordinem est, ut aliquid corpore indutum, sphæram usuum, seu Cælestem, subintret: Hi denique Usus, sub intuitu Animæ, non sicut Usus, sed sicut Fines, qui ad Unicum illum, seu ad Gloriam Supremi, contendunt, sic ipsissima suà vità donati, pure inspiciuntur. Ita, non aliter, ultimum ad

fuum primum, & Natura ad suam Vitam, refluit.

hujus Gyrus volvitur, scilicet a Supremo, qui est Ipsissima Vita, per Unicum suum Amorem, & sic per Vitam Cælestem; & ab hâc per vitam naturalem, in ipsam Naturam: & tunc rursum ab hâc, per eandem Vitam naturalem ad Cælestem, sed per continuas exuitiones, & sic per unicum Amorem, ad Supremum, seu ad ipsissimam Vitam: Ita vertitur omnium cardo, & panditur janua a Vita & ad Vitam, atque Ordinis hujus perpetuatur gyrus, per solum Amorem seu Unigenitum Supremi; per Quem, & propter Quem, omnia.

106. Sed antequam hanc summam subducta clausero linea, velim descriptionem felicis Vitæ eorum, qui hunc ordinem vivunt, modo recensitis, pro clausulà, subinnectere; vivunt enim eandem, quam Nos Indigenæ Cæli, sed Humanam, quia induti Corpore; ita in tellurem missi, ut ultimi Mundi lautitiis, dum simul ipsius Cæli saustitatibus, perfruantur; quæ junctæ plenas pariunt delitias, & amænitatem totius Ordinis cunctis sensibus declarant; Anima enim sua Divinos sapiunt Fines, Mente vero Usus, & Corpore Effectus; sed voluptatem effectuum in bonitate usuum, & bonitatem usuum in felicitate finium, unice percipiunt; ita enim vivunt Corpore, ut vivant Mentes sub specie corporum: Cum Cælicolis, seu Nobiscum, perpetua jungunt confortia, nam mutuos fociamus fermones; fumus iis oracula, dum consulimur, & iis perspicuas de Cælo mittimus fortes: in summa degunt luce, quam nulla interpolat umbra; nec nisi quam Veritates in lucem illam descendunt, quæ pariunt Mentis eorum Intellectum; nec nisi quam Bonitates in lucis illius radios, quæ excitant Mentis eorum Voluntatem; ita perpetuo inspirati agunt: Suprema enim Via, in illis, ab Anima in Mentem, & vicistim, a Mente in Animam, per Amorem Cæli, recluía stat, & ejus Intelligentiæ luci, & Sapientiæ igni, continuo patet: Altera vero Via, seu inferior, ab Animo in Mentem, ita obserata & clausa est, ut naturæ, ne quidem per rimulam, pateat introitus; nam janua illa, a Mente folum

### De CONJUGIO PRIMOGENITI.

folum vertitur extrorsum, scilicet, ut Cæleste Lumen instuat in Naturale, & Naturale nusquam restuat, & sic permisceatur Cælesti: Nam in illis Intelligentia veri, & Sapientia boni, a Fonte suo, per unicam & puram Venam, dessuit in naturam; a Natura vero, nusquam, nisi absterso limo, ad eandem Venam, & sic ad suum

Fontem, redit.

107. Ast contraria iis fata eveniunt, qui non hunc Ordinem, qui est Vitæ, sed inversum, qui est Mortis, actu instituunt; hi in extimis apparent quidem Corpora sub facie humana, sed intra corticem & naturæ fucum, nostris oculis visi, Animantium referunt vultus; Vitam enim sui animi, id est, animalem, seu Vitam corporis, id est, naturalem, & non fimul Vitam mediatricem seu Cælestem, quæ Vitam Supremi vitæ naturali conjungit, vivunt; quare omnes Genii, qui etiam Animantibus insunt, a suis ergastulis, in Mentis eorum sphæram, irrumpunt, & Genios Humanos, natura cælestes, abigunt in fugam, aut vinctos in suos carceres detrudunt: sic totum invertunt ordinem; fera mancipia in libertatem missa Regni invadunt fasces; Princeps Mundi, infensissimus Cæli hostis, qui Animo inest, & Corpori præest, cum suæ naturæ facibus, & amorum phalange, irruit in Cælum, & ibi victricus suas catervas explicat, & sic suprema confundit imis; inde Mentis eorum sphæram tanta obfundit umbra (b), ut somnia non vitas vivant, & tanquam insepiti alte therong inter trust Supercount of Views rathership &c.

(b) Quomodo, dum invertitur Ordo, Menti intellectuali inducitur umbra, ex ipsis illis principiis, supra n. 95, expositis, ad captum demonstrari potest; funt enim, ficut ibi traditum est, Tres Forma, quæ sibi mutuo succedunt, una fupra aut intra alteram, scilicet intime Supra-Cælestis, intermedie Cælestis, & exterius Infra-Cæleftis, seu Suprema naturalis; quarum omnes, secundum descriptionem. Fibras, per eminentiam ita dictas, concipiunt & excludunt; ex quarum confertione, Fibra ipía corporea, quæ Lympham, Spiritus Animalis vocatam, vehit, concinnatur; nam Fibra Corporea seu nervea non potest non ortum suum traherea purissimis aliis, quæ puriores Essentias, quam qualis est Spiritus animalis, transmittunt; quæ Essentiænon aliæ queunt esse, quam Vitales, a quibus ipse ille Spiritus vitam suam ducit; Essentiæ illæ vitales, nec possunt non totidem numero esse, quot sunt ipsius vitæ Facultates, quæ sunt Anima, Mens intellectualis, & Animus; & tamen omnes suam Vitam a Supremo, qui omnium viventium Vita est, sortiri; & secundum rationem influxus & correspondentiz hujus Vitz, Ordinis sui gyros volvere & revolvere; præter plura, quæ ex ipfa descriptione planius hauriri queunt. Concipe jam quod Forma Infra-Cæleftis, seu extima vitæ, in expositis principiis, Animi nostri propria sit; & Interior seu media, sit Mentis Intellectualis; & quod una ab altera

ignorent, quid Cælum, quid Anima, quid Mens intellectualis, & quid Animus, proinde quid Ordo; inferiora enim superioribus ita commiscent, sicut luta clarissimi sontis aquis, ex quibus collyria sactis oblinunt oculos, ut omnia videant, sed nihil intelligant; quapropter volitant sicut Noctuæ exosæ lucem, & errant sicut satui Ignes, a pallude in paludem; de Amore Cæli, de Nobis Intelligentiss, de Vita Cælesti, Ejusque Mediatione, de Afflatu Divino, & de Duplici in Mentem Via, verbo de omnibus supra naturam & ejus vitam, vanas absque intellectu, sicut Psittaci, garriunt voces, & sic frigidos, absque voluntate, excudunt actus: nam inverso ordine intime celant Naturam, & in peripherias rejiciunt Divina; quapropter etjam in publicis & privatis soris, prætexunt Amores Cæli, & Fines Supremi, dum penitus, sicut in centris, Amores sui & Amores Mundi occul-

altera in sui status mutationes excitetur: Si jam Interior, seu Cælestis, id est, Mens Intellectualis, Exteriorem seu infra-cælestem, quæ est Animi, in suæ sunctionis actus excitat, tunc omnia secundum ordinem succedunt; at vero si Exterior Forma Interiorem seu Superiorem, tunc invertitur ordo: nam sie

si Exterior Forma Interiorem seu Superiorem, tunc invertitur ordo; nam sie quod imperfectius est, agit in perfectius, id est, Vita Naturalis in Cælestem: inde fit, quod Vorticelli illi, qui Sapientiarum domunculæ, vocati funt, & Formam istam constituunt, prorsus concidant, & fere evanescant; nam aufugente Vita Cælesti, qua animantur, illæ collabuntur; inde perit omnis communicatio inter Vitam Supremam & Vitam naturalem; & ipsæ mutationes status, seu idea intellectuales, ita imperfecta & quali crassa minerva, evadunt, ut modo mutationibus status inferioris formæ, seu ideis materialibus & earum ludis, seu gentis aut animis, correspondeant : qua ratione meræ umbræ loco lucis, in pure Spiritualibus seu Cælestibus, succedunt; similis status etiam universam Fibram, ex tribus iltis principiis excitatam, & simul ipsum ejus Spiritum, occupat; nam fibra ex principiis suis omnem trahit suæ vitæ conditionem & naturam; fibrula illa, per eminentiam sic dicta, quæ Vitam Cælestem circumvehit, sit tanquam tendulus exanimis & impervius, quia in se callapía; & sic Vita naturalis solum regnat; cui tamen inest Vita Supremi, fed absque mediatione; hoc jam est Velum, quod interponitur, ut Cæleste ne hilum quidem transpareat; & inde similis perversus ordo tam minimis quam maximis vitæ exercitiis, quia omnibus fibris, ex quibus, ut fubstantiis, omnes vires, virium modi, seu actiones, resultant, inest; prorsus sicut supra memoratum est. Hac ratione clauditur Via Superior; quod fit, dum Via Inferior introrsum panditur, seu illuc natura porta aperitur. Ipsi Effectus tam perspicue hanc Veritatem confirmant, ut unusquisque aliqua ingenii dote,

cum experientiæ mica, præditus, non possit non id agnoscere; Veritas enim propalata seipsam per suam lucem declarat.

tant; qui ne ex fasciis suis aut nodis erumpant, prætimidi, mendaces obtendunt vultus; sic bene conscii, quod inversi Ordinis agant vitam; scilicet, quod ultimi Effectus sint eorum usus, & hi Usus sint corum fines, & Fines inchoent in Natura, & peracto quodam gyro, etiam definant in naturam; proinde in noctis ejus umbram, & brumæ ejus frigus, & sic in inferas illas sedes, quæ dicuntur Erebi & Orci.

108. Ex Ordine jam in utrâque suâ effigie repræsentato, tibi constare potest, quid, Perfectio Vita, sit; nam qualis Ordo, talis Vita, tam in suis minutissimis, quam in omnium minutiorum compolitis: Noster ille Ordo, qui est Divinus, Infinitus, & Immortalis, instar candidissimæ lucis, quasi transparet, nisi qualis sit, ab altero illo, qui est naturalis, finitus & mortalis, conspiciatur; non secus ac tua imago, in limpidissima fontis unda, quæ, qualis sit, per fundi ejus opacitatem, in tuum visum reflectitur; ex aspectu oppositorum, discernitur unum & alterum; ipsum Verum nec apparet, nisi in speculo Falsi; ita nec lucidus & candidus noster Ordo, nisi ab umbroso & furvo illo; quem ideo sub aspectum tuum, ut disceres, quid Perfectum & Integrum sit, mittere volui (c). Ordo hujus Vitæ, seu Vita hujus Ordinis, Statum illum inducit, qui Status Integritatis dicitur: Et quia Ordo ille in se est, qualis in Ipso Supremo, ideo, qui Illum vivit, Imaginem Ejus, portat. Accipe jam clavem, per quem si recludis portas, Sacraria ipsius Cæli, & tueberis, & intrabis.

109. Sed Tu, mea Filia! unica es, & tecum unicus in orbe, qui hunc ordinem vivit, & ejus imaginem portat. Ille Unicus, non procul hinc abest, stat in centro tui Luci, & Te inexpleto lumine afpectat, Nos eum cernimus, sed is id ignorat; ne illuc secte vultum, veniat ipse, & te submissa ambiat prece; tu consors ejus vitæ, & consors ejus tori, futura es; nam is tibi a Cælo pactus est; hic Dies etiam nuptiis est dictus; ipsaque adest hora jugulis. Tunc illico pronubæ Cælestes, candidam ejus comam, quæ dividua tegebat colla, in comtum religabant nodum, & hunc circulo insertabant

(c) De hoc Ordine, plura videas in Parte nostra Prima, de Cultu & Amore Dei, n. 62 ad 67, & 74, 75 Tum etiam plenius deducta, quæ hic allata sunt, de Formis, & de Tribus nostræ vitæ Facultatibus; sicut de Anima, n. 34 ad 38, & 41 70. De Mente Intellectuali, n. 46 ad 53. De Animo, n. 70. 79. 83. 84. De Vitâ Naturali, ejusque Vitæ Fonte, seu Principe Mundi, de Causa ejus existentiæ, Functione, & Discidio, n. 69. 70. 74. 75. Tum etiam de Mediatione inter Vitam Divinam, & Vitam Naturalem, n. 78 ad 83.

digitis suis sirmabant: sic Eam munditiis simplicem, & ex se sormossissimam, usque aliquo cultu, sicut Sponsam, ad adventum Sponsi, adornabant. Puella, hujus sati, & quid nuptiæ, & consortium tori, adhuc nescia, dum his operarentur Cælestes, & sorte dum oculis illuc versis, simul limis Eum raperet, genis suis ita erubuit, ut Vita ab intimis faciei in Amoris cujusdam Flammam emicaret, & hæc in Purpuram, quæ variatum a sibris textum, pulchre, sicut rosam, tingebat, erumperet; sic quasi in Nudæ Gratiæ Cælestis

imaginem versa.

110, Primogenitus dum solus Paradisacam ageret vitam, & Mentis sua otia delitiis aspectabilis Mundi pasceret, formosissima illa Nympha, quæ sub aucupio somni, in hoc sibi visa fuit Luco, millies redibat in mentem, quare millies retentabat viam, fed irrito semper conatu; Idea ejus inde excitata tantum ingenerabat ignem, ut ipsas accenderet medullas, & sic tranquillitatem ejus vitæ in follicitas verteret curas: hic ardor usque ad hunc crescebat diem, quo Divinitus constitutum erat, ut copia & fruitio desideratæ mederetur vulneri, quod nunc intimis alebat venis; quare dum jam iterum se accingeret viæ, prorsus ad Luci hujus introitum, qui unicus erat, absque gressum errore, pervenit; quo vehementer gavisus, absque mora, usque in medium ejus, ad ipfam Arborem, sub qua tam delitiose quondam requieverat, se propere immisit; & ibi viso toro, ita revixit idea fomni, ut ipsam ejus faciem, quasi oculis conspicaretur; dumque in Ejus imagine totus esset, & paulo emitteret visum, en ipsam illam Nympham, in medio Intelligentiarum choro, conspicit, & agnoscit; quâ visâ, adeo emotus & amore differtus est, ut diu hæserit dubius, num fe suus visus luderet; mox vero cum rediret a turba, mentem ejus fubiit, quod Divinitus huc appulsus fuerit; quodque hic esset eventus, quem præsagiebat somnus; & quod Illa esset, quam Cælum sibi Sponfam & Conjugem præfignificavit; pervideo, inquit, quod mea fit, nam ex meo est pectore, & ex mea vita: sed ex Ordine agendum est, ut Divinum sit in Honesto, & Honestum in sua forma, seu in Decoro; roganda est, & ambienda prece. Cum his & pluribus intenderet, Intelligentia Cælestis, nutu dabat signum, ut jam accederet; dumque Sponfam manu prehenfam obviam duceret, finita est hæc Scena, quæ, in Theatro Orbis, Sexta erat.

FINIS PARTIS SECUNDÆ.

The state of the s gain in a ring to All Connotino in The stranger and and the strain which I the same of the Add to any the . Add to Afad Francisc, manegurer C. C. weeks, Dies Arter Verball Bertage

#### EJUSDEM AUCTORIS

Sequentia Opuscula, venduntur apud Joh. Nourse, & Richard Maney, Londini,

Ĭ.

#### De CULTUE AMORE DET.

Pars I. D. E. Telluris Ortu, Paradifo, & Vivario; tum de Primogeniti feu Adami, Nativitate, Infantia, & Amore, Pret. 3 Shill.

Pars II. De Conjugio Primogeniti seu Adami; & ibi de Anima, Mente Intellectuali, Statu Integritatis, & Imagine Dei, Piet. 6 d.

H.

## REGNUM ANIMALE,

Anatomice, Physice, 13 Philosophice partustratum.

Pars I. De Viceribus Abdominis ; feu de Organis Regionis inferioris.

PARS II. De Visceribus Thoracis; seu de Organis Regionis superioris.

Pars III. De Cute, Sensu Tactus & Gustus; & de Formis Organicis in Genere, Pret. simul 10 Shill.

III.

#### ECONOMIA REGNIANIMALIS.

Apud FRANCISC. CHANGUION, Londini,

De Sanguine, Éjus Arteriis, Venis & Corde. Tum de Cerebri Motu, & Cortice. Ut & Introductio ad Psychologiam rationalem.